# شرح

سماحة الشيخ العلامة عبدالعزيز بن عبدالله بن باز

رُجُحُلُمُللَّهُ

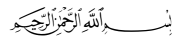
لكتاب

# القواعد الأربع

للإمام/ محمد بن عبدالوهاب كَثْلَتْهُ



تقریظ ۳



#### تقريظ

الحمد لله وحده وصلى الله وسلم على من لا نبي بعده محمد وآله وصحبه، أمَّا بعد:

فقد قرأت هذا الشرح لشيخنا ووالدنا سماحة الشيخ عبد العزيز بن عبدالله بن باز كله وأكرم مثواه على القواعد الأربعة في التوحيد، والتي ألفها الشيخ المجدد العالم العلامة محمد بن عبد الوهاب التميمي كله وغفر لنا وله، وقد وضح الشيخ كله في هذا الشرح ما تضمنته هذه القواعد من بيان التوحيد الذي فرضه الله على العبيد، وما ينافيه من الشرك، وبين حال المشركين الأولين، وإقرارهم بتوحيد الربوبية، وأنه لم يعصم دماءهم وأموالهم؛ بل صار حُجَّةً عليهم، ولعل الله تعالى أن ينفع بهذا الشرح المفيد، كما نفع بأصله، وصلى الله على محمد وآله وصحبه.

عبدالله بن عبدالرحمن بن عبدالله الجبرين ۱٤٢٦/۱۰/ ۲٤هـ



مقدمة

## إِسْ وِٱللَّهِ ٱلرَّحْمَرِ ٱلرَّحِيمِ

## مُعْتَىٰ

الحمد لله وحده والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فإنَّ من رحمة الله تعالى بهذه الأمة أن قيَّض لها في كل عصر من العصور علماء ناصحين، ودعاة مصلحين ينفون عن دين الله تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين، ومن هؤلاء الدعاة المصلحين الإمام محمد بن عبد الوهاب ـ رحمه الله تعالى ـ الذي جدد الله به أمر الدين بعد ما كادت أن تندرس معالمه، ولقد وفق الله ذلك الإمام إلى تدوين عدد من المؤلفات النافعة المختصرة في ألفاظها ومبناها، العظيمة في معناها، ومن تلك المؤلفات القواعد الأربع التي اعتنى بها أئمة الدعوة من بعده، وحرصوا على شرحها، وبيان معانيها لطلابهم وتلامذتهم.

وممن اعتنى بكتب الإمام محمد بن عبد الوهاب عامةً، وهذه الرسالة خاصةً سماحة شيخنا العلامة الشيخ عبد العزيز بن باز ـ رحمه الله تعالى ـ حيث درَّسها مرارًا، وشرح معانيها، وجلَّا مراميها بتعليقات محكمة ثرية بالنُّصوص الشرعية والمعاني الجليلة.

ويطيب «لمؤسسة الشيخ عبدالعزيز بن باز الخيرية» أن تضع بين يدي القارئ الكريم: «شروحات سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز كله على القواعد الأربعة» ضمن سلسلة إصدارتها لشروح وتعليقات

سماحة الشيخ على الكتب العلمية، وقد تولَّى مراجعة هذه المادة كل من:

\* فضيلة الشيخ العلامة/د. عبدالله بن عبدالرحمن بن جبرين كَلْشُهُ.

\* فضيلة الشيخ/د. عبدالعزيز بن عبدالله آل عبداللطيف وفقه الله.

نسأل الله تعالى أن يضاعف الأجر والمثوبة للشيخين الكريمين على ما بذلا، وأن يجعل هذه المادة في موازين حسنات شيخنا الشيخ عبدالعزيز بن باز رحمه الله تعالى وأسكنه فسيح جناته.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

## مؤسسة الشيخ عبدالعزيز بن باز الخيرية

# مقدمة الشيخ

#### عبدالعزيز بن باز للقواعد الأربع

بسم الله والحمد لله وصلَّى الله وسلم على رسول الله، وعلى آله وصحبه، أمَّا بعد:

فهذه القواعد الأربع نبَّه عليها المؤلف رحمة الله عليه، وهي قواعد مهمة، فمن عقلها وفهمها جيدًا، فَهِمَ دين المشركين، وفَهِمَ دين المسلمين، وأغلبُ الخلق لا يفهمُ هذه القواعد؛ ولهذا التبست عليهم الأمور، فعبدوا القبور وأصحاب القبور، والأولياء، والأشجار والأحجار من دون الله، وهم يحسبون أنَّهم على شيء لجهلهم بحقيقة التوحيد، وحقيقة الشرك.

ومؤلف هذه القواعد: هو الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب ـ رحمة الله عليه ـ المجدد لما انْدَرَسَ من معالم الإسلام في هذه الجزيرة في النصف الثاني من القرن الثاني عشر، المتوفى سنة ستِّ ومائتين وألف من الهجرة النبوية.



## قال المؤلف تَظْلَلْهُ:

«أَسْأَلُ اللهَ الكَريمَ رَبَّ العَرْشِ الْعَظِيمِ أَنْ يَتَوَلَّاكَ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَأَنْ يَجْعَلَكَ مِمنْ إِذَا أُعْظِيَ وَالآخِرَةِ، وَأَنْ يَجْعَلَكَ مِمنْ إِذَا أُعْظِيَ شَكَرَ، وَإِذَا ابْتُلِيَ صَبَرَ، وَإِذَا أَذْنَبَ اسْتَغْفَرً، فَإِنَّ هَؤُلَاءِ الثَّلَاثَ عُنْوَانُ السَّعَادَةِ».

## شرح سماحة الشيخ ابن باز كَالله:

يقول المؤلف عَلَيْهِ: «أَسْأَلُ اللهَ الكَريمَ رَبَّ العَرْشِ الْعَظِيمِ أَنْ يَجْعَلَكَ مُبَارَكًا أَيْنَمَا كُنْتَ، وَأَنْ يَجْعَلَكَ مُبَارَكًا أَيْنَمَا كُنْتَ، وَأَنْ يَجْعَلَكَ مُبَارَكًا أَيْنَمَا كُنْتَ، وَأَنْ يَجْعَلَكَ مِمنْ إِذَا أَخْنَبَ اسْتَغْفَر، فَإِنَّ هَوُلَاءِ مِمنْ إِذَا أَخْنَبَ اسْتَغْفَر، فَإِنَّ هَوُلَاءِ الثَّلَاثَ عُنْوَانُ السَّعَادَةِ».

فالمؤلف كَلَّهُ يجمع ـ في مقدمته هذه ـ بين الإفادة، وبين الدعاء للطالب، وهذا من النصح، أن يدعو للطالب بالتوفيق ويفيده، ولا شك إنَّ الطالب إذا قَبِلَ اللهُ هذا الدعاء في حقه سَعِدَ.

قوله: (وَأَنْ يَجْعَلَكَ مِمنْ إِذَا أُعْطِيَ شَكَرَ، وَإِذَا ابْتُلِيَ صَبَرَ، وَإِذَا ابْتُلِيَ صَبَرَ، وَإِذَا الْمَعْادَةِ»، فإنَّ هؤلاء الخصال الثلاث عنوان السَّعَادَةِ، إذا حرص المؤمن على هذه الخصال، وفقد تمت سعادته، فهو يشكرُ الله على ما أعطاه بفعل أوامره، وترك نواهيه، وإذا أذنب استغفر، وتاب إلى الله، هذا هو شأن المؤمن: إذَا أُعْطِي شَكَرَ، وَإِذَا ابْتُلِي صَبَرَ، وَإِذَا أَذْنَبَ اسْتَغْفَرُ؛ ولهذا يقول عَلَيْ اللهُ عَبْرُ، وَلَيْسَ ذَلِكَ لأَحَدٍ إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ إِنْ أَمْرَهُ كُلَّهُ لَهُ خَيْرٌ، وَلَيْسَ ذَلِكَ لأَحَدٍ إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ إِنْ أَصَابَتْهُ صَرَّاءُ صَبَرَ، فَكَانَ خَيْرًا لَهُ، وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرَّاءُ صَبَرَ، فَكَانَ

#### خَيْرًا لَهُ»(١).

وهذا هو الواجب على المؤمن أنْ يشكر الله عند الرخاء، وعند النعم، من الصحة والعافية، ونعمة الإسلام، ونعمة الأولاد، ونعمة المال إلى غير هذا، فهو يشكر الله عليها بطاعة أمره، وترك نهيه، هذا هو الشكر، كما قال تعالى: ﴿أَعْمَلُوا ءَالَ دَاوُدَ شُكُراً ﴾ [سَبَا: ١٦] يعني: يطيع أوامره، وينتهي عن نواهيه، ويصرف النعم في طاعة المولى سبحانه وتعالى، وعند البلاوي من المرض أو موت الولد، أو القريب ونحو ذلك، يصبر ويحتسب، ولا يجزع يتحمل، فلا يضرب خدًا ولا يشق جيبًا، ولا يدعو بدعوى الجاهلية، ولا يتكلم بفحش؛ بل يتحمل ويصبر، وعند الذنوب يبادر بالتوبة والاستغفار.

## قال المؤلف تَظْلَلهُ:

«اعْلَمْ أَرْشَدَكَ اللَّهُ لِطَاعَتِهِ أَنَّ الْحَنِيفِيَّة مِلةَ إِبْرَاهِيمَ أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ وَحُدَهُ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللَِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [الذّاريَات: ٥٦].

فَإِذَا عَرَفْتَ أَنَّ اللَّهَ خَلَقَكَ لِعِبَادَتِهِ، فَاعْلَمْ أَنَّ الْعِبَادَةَ لَا تُسَمَّى عِبَادَةً إِلَّا مَعَ التَّوْحِيدِ، كَمَا أَنَّ الصَّلَاةَ لَا تُسَمَّى صَلَاةً إِلَّا مَعَ الطَّهَارَةِ، فَإِذَا دَخَلَ الشِّرْكُ فِي الْعِبَادَةِ فَسَدَتْ، كَالْحَدَثِ إِذَا دَخَلَ فِي الطَّهَارَةِ.

فَإِذَا عَرَفْتَ أَنَّ الشِّرْكَ إِذَا خَالَطَ الْعِبَادَةَ أَفْسَدَهَا، وَأَحْبَطَ الْعَمَلَ، وَصَارَ صَاحِبَهُ مِنَ الْخَالِدِينَ فِي النَّارِ، عَرَفْتَ أَنَّ أَهَمَّ مَا عَلَيْكَ مَعْرِفَةُ ذَلِكَ

<sup>(</sup>١) رواه مسلم من حديث صهيب رضي أخرجه في كتاب الزهد والرقاق، باب المؤمن أمره كله خير برقم (٢٩٩٩).

لَعَلَّ اللَّهَ أَنْ يُخَلِّصَكَ مِنْ هَذِهِ الشَّبَكَةِ، وَهِي الشِّرْكُ بِاللَّهِ الَّذِي قَالَ اللَّهُ تَعَالَى فِيهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ ﴾ تَعَالَى فِيهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ ﴾ [السَّاء: ١٦٦،٤٨]، وَذَلِكَ بِمَعْرِفَةِ أَرْبَع قَوَاعِدَ ذَكَرَهَا اللَّهُ تَعَالَى فِي كِتَابِهِ».

## شرح سماحة الشيخ ابن باز كَالله:

فإذا عرف المؤمن أنَّ التوحيد إذا دخله الشرك أفسده، كما أنَّ الحدث إذا دخل الطهارة أفسدها، عرف أنَّ أهمَّ شيءٍ عليه أن يعرفه هو التوحيد على حقيقته، ويعرف الشرك على حقيقته، حتى لا يقع في الشرك، فيبطل توحيده، ويبطل دينه، ويبطل إسلامه.

- لأنَّ - التوحيد: هو دين الله، وهو الإسلام، وهو الهدى، فإذا فعل شيئًا من أنواع الشرك بطل هذا الإسلام، وبطل هذا الدين؛ كأن يدعو الأموات ويستغيث بهم، أو يسب الدين، أو يسب الله أو يسب الرسول على أو يستهزئ بالله ورسوله على أو يستهزئ بالدين، أو يدع ما أوجب الله عليه، ويعتقد حلَّ ما حرَّم الله ممَّا هو معلوم من الدِّين بالضرورة، كالزنا وأشباهه، فإذا أتى بشيء من هذه النواقض بطل إسلامه، كما أنَّ من أتى بناقض من نواقض الطهارة من ريح أو بول أو غائط بطلت طهارته، وهكذا توحيده وإسلامه، إذا وجد منه ناقض بطل هذا التوحيد، وهذا الإسلام: كالمسلم الذي يَسُّب الله والدين ويستهزئ به كفر حتى يتوب، وكذا من سبَّ الله كفر، ومن جحد وجوب الصلاة كفر، ومن جحد وجوب الصلاة وهكذا فنواقض الإسلام تبطله، كما أنَّ نواقض الطهارة تبطلها.

وممَّا يبيِّن ويشرح لك حقيقة الدِّين أنْ تتعلم هذه القواعد التي جاءت في كتاب الله، فإذا درستها وتأملتها اتضح لك الأمر أكثر.

### قال المؤلف نَظْلَله:

## القَاعِدَةُ الأُولَى

«أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ الْكُفَّارَ الَّذِينَ قَاتَلَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، مُقِرُّونَ بَأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى هُوَ الخَالِقُ الرَّازِقُ الْمُدَبِّرُ، وَأَنَّ ذَلِكَ لَمْ يُدْخِلْهُمْ فِي الْإِسْلَام.

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصُرَ وَمَن يُخِرُجُ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ اللَّمْ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنَّقُونَ ﴿ آيُونِس: ٣١] ».

## شرح سماحة الشيخ كَالله:

القاعدةُ الأولى: أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ الْكُفَّارِ الَّذِينَ قَاتَلَهُمْ الرَّسُولُ عَلَيْهَ والصحابة والصحابة ومدون بتوحيد الربوبية: مقرُّون بأنَّ الله خالقهم ورازقهم، ومدبر أمورهم، وليس عندهم في هذا شك، وَجُهَّال المسلمين اليوم يحسبون أَنَّ الإقرار بهذا التوحيد يكفي، إذا أقرَّ أَنَّ الله الخالق الرَّازق، وأنه ربه كفي هذا من الجهل؛ إذْ صار المشركون أعلم منهم، فإذا أقرَّ أحدهم بالربوبية، وقال: إنَّ اللَّه رَبِّي وَخَالقي، ورازقي، وانه ربه كفي ذلك، فالمشركون أقرُّوا بذلك، اعتقد أن ذلك يكفي، لا، ما يكفي ذلك، فالمشركون أقرُّوا بذلك، كما قال تعالى: ﴿ وَلَينِ سَأَلْتُهُم مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَ اللهُ اللهِ وَالْقَمَر لَيَقُولُنَ اللهُ اللهِ وَالْمَصْر وَمُنَ اللهُ وَمَن يُرَزُفُكُم مِّنَ السَّمَةِ وَالْأَرْضِ أَمِّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصُر وَمَن يُحْرُ اللهُ مَن يَمْرُفُكُم مِّنَ السَّمَةِ وَالْأَرْضِ أَمَن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصُر وَمَن يُحْرُ اللهَّمَ مَن نَعْرَفُونَ اللهُ مَن عَرْدُفُكُم مِّنَ السَّمَةِ وَالْأَرْضِ أَمَن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصُر وَمَن يُحْرُ اللَّمَ مَن الْمَيْتِ وَيُغْرَجُ الْمَيْتِ وَمُن يُدَيِّرُ الْأَمْن فَسَيَقُولُون اللهَ عَلَى المَّمْ وَمَن يُدَيِّرُ الْأَمْن فَسَيقُولُون اللهَ فَقُولُ اللهُ مَنْ فَسَيقُولُون اللهُ الْمَعْعَ وَالْمَشر وَالَّمَ فَسَيقُولُون اللهُ الْمَعْعَ وَالْمَثَونَ وَمَن يُدَيِّرُ الْأَمْن فَسَيقُولُون اللهَ فَقُلُ الْمَعْعَ وَالْمُؤْنَ اللهُ المَنْ يَمْلِكُ المَعْمَ وَالْمَشِر وَمُن السَّمَةِ وَمَن يُدَيِّرُ الْلُأَمِّ فَسَيقُولُونَ اللهُ فَقُلُونَ اللهُ الْمَنْ يَمْلُكُ الْمُعْمَ الْمُن يَعْرَال اللهُ اللهُ

فمادمتم تعرفون هذا أفلا تتقون الإشراك باللَّه، وترجعون إلى التوحيد والحقّ، فهم يعرفون هذه الأمور، ويقرُّون بها لِلَّهِ، ومع هذا ما أسلموا فلم ينفعهم ذلك، وقاتلهم النَّبِيّ عَيَّهِ؛ لأنَّهم ما خصوا اللَّه بالعبادة؛ بل أشركوا مع اللَّهِ اللَّات والعُزَّى ومناة، وأصنامهم الكثيرة.

فالتوحيد: هو صرف العبادة لِلَّهِ وحده، والإيمان بأنَّه وحده المستحق لها دون ما سواه، وممَّا يبيِّن لك هذا أنَّ المشركين، يقولون: ما دعوناهم وما توجَّهنا إليهم، كما في القاعدة الثانية: إلَّا لطلب القربة والشفاعة.



## قال المؤلف تَظُلُّهُ:

### القَاعِدَةُ الثَّانِيَّةِ

«أَنَّهُمْ يَقُولُونَ: مَا دَعَوْنَاهُمْ وَتَوَجَّهْنَا إِلَيْهِم إِلَّا لِطَلَبِ الْقُرْبَةِ وَالشَّفَاعَةِ، فَدَلِيلُ الْقُرْبَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَٱلَّذِينَ اتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَ ءَ الشَّفَاعَةِ، فَدَلِيلُ الْقُرْبَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَٱلَّذِينَ اتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَ مَا هُمْ فِيهِ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى ٱللَّهِ ذُلْفَى إِنَّ ٱللَّهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَعْتَلِفُونَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَنذِبُ كَانُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَنذِبُ كَانُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الْمُلْعَلِمُ اللَّ

وَدَلِيلَ الشَّفَاعَةِ، قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَمُؤُلِآءِ شُفَعَتُونُنَا عِندَ ٱللَّهِ ﴾ [يُونس: ١٨].

وَالشَّفَاعَةُ، شَفَاعَتَان: شَفَاعَةٌ مَنْفِيَّةٌ، وَشَفَاعَةٌ مُثْبَتَةٌ:

فَالشَّفَاعَةُ الْمَنْفِيَّة: مَا كَانَتْ تُطْلَبُ مِنْ غَيْرِ اللَّهِ، فِيمَا لَا يَقْدِرُ عَلَيْهِ إِلَّا اللَّهُ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ الظَّلِلُمُونَ ﴾ قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ الظَّلِلُمُونَ ﴾ [البَقَرَة: ٢٥٤].

وَالشَّفَاعَةُ الْمُثْبَتَةُ: هَيَ الَّتِي تُطْلَبُ مِنَ اللَّهِ، وَالشَّافْع مُكَرَّمٌ بِالشَّفَاعَةِ، وَالْمَشْفُوعُ لَهُ مَنْ رَضِيَ اللَّهُ قَوْلَهُ وَعَمَلَهُ بَعْدَ الْإِذْنِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يَشَفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِدِ ﴿ البَقَرَةِ: ٢٥٥]».

## شرح سماحة الشيخ كَالله:

يعني: ما قصدنا أنَّ الأصنام يخلقون، أو يرزقون، أو يدبرون الأمور، أو يحيون الموتى لا، ما قصدنا هذا، نحن نعرف أنَّ هذا كُلُّهُ لِأَمُور، أو يحيون الموتى لا، ما قصدنا هذا، نحن نعرف أنَّ هذا كُلُّه لِللهِ ولكن قصدناهم ليشفعوا لنا ليقربونا إلى اللهِ زلفى؛ لأنَّهم أحسن منَّا، فهم أصحاب دين، ولهم طاعات، وأعمال صالحات ولهذا

نعبدهم، وندعوهم، ونستغيث بهم، ليقربونا إلى اللّه، وليشفعوا لنا؛ لأنّهم خيرٌ منّا وأوجه منّا، كما قال جلّا علا عنهم في سورة تنزيل الزمر: ﴿وَالّذِينَ التَّخَذُوا مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَاءَ مَا نَعَبُدُهُم لِلّا لِيُقَرّبُونَا إِلَى اللّهِ وَلَهَ الرّبُمر: ٣] يعني: أنّهم يقولون: ما نعبدهم، يعني: الأنبياء والصالحين إلّا ليقربونهم إلى اللّه زلفي يعني: ما عبدناهم لأنّهم يخلقون، أو يرزقون، لا. عبدناهم؛ لأنّهم يقرّبون إلى الله، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ يَعَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ۚ إِنَّ اللّه لا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَذِبُ صَعَلَاتُهُمْ الكَفَرَة. وَلَا اللّه الكَفَرة. الكَفَرة.

فهذا يدل على أنَّ عبادتهم إيَّاهم؛ لأجل طلب التقريب أنَّه من الكُفر، وإن لم يقولوا: أنَّهم يخلقون ويرزقون، إذا دعوهم واستغاثوا بهم، ونذروا لهم، وذبحوا لهم بقصد القربة، وأنَّهم يشفعون لهم - هذا هو الكفر الذي فعله المشركون الأولون؛ ولهذا سمَّاهم كَذَبةً كفرةً؛ يعني: كذبوا بأنَّهم يقربوهم إلى اللَّه، وكفروا بهذا العمل، يقول سبحانه: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوَلَا يَنفُرُهُمْ وَلَا يَنفعُهُمْ وَيَقُولُونَ

فأقرُّوا بأنَّ آلهتهم لا تنفع ولا تضر، و مع ذلك يقولون: أنَّهم يشفعون لهم، فهم مقرون بهذا، واللَّهُ يقول جلَّ وعلا: ﴿فَمَا نَنفَعُهُمْ شَفَعَهُ ٱلشَّنِعِينَ ﴿ [المدَّفِر: ٤٨] ويقول اللَّه تعالى: ﴿مَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ [غافر: ١٨].

وهذا الشرك أبطل حصول الشفاعة لهم، ولم ينفعهم؛ بل ضرَّهم، وإنَّما الذي ينفعهم هو أن يتوبوا إلى اللَّهِ، ويستقيموا على التوحيد، وأن يعبدوا اللَّهَ وحده، وأن يدعوا الإشراك به، هذا هو الذي ينفعهم

أن يوحدوا اللَّه، كما هو معنى: «لا إله إلَّا اللَّه» يعني: يَخُصُّون اللَّه بالعبادة والدعاء والخوف والرجاء والذبح والنذر، كُلُّها لِلَّه وحده، ولا يشركون مع اللَّه أحدًا لا نبيًا مرسلًا، ولا ملكًا مقربًا، ولا جِنِيًا ولا غير ذلك، هذا هو دين اللَّه.

والمشركون الذين قاتلهم النَّبِيّ عَلَيْ فعلوا ما يدل على ذلك، أي: صرفوا العبادة لغير اللَّهِ وأنَّ التوحيد، والدين، والإسلام: هو صرف العبادة لله وحده، وعدم صرفها لغيره، ولو زعم أنَّ ذلك الغير لا يخلق، ولا يرزق، مادام صرف له العبادة، فقد كفر، وإنْ اعتقد أنَّ ذلك المعبود لا يخلق، ولا يرزق، فإنَّ المشركين قد اعتقدوا هذا، فهم يعلمون أنَّ معبوداتهم لا تخلق، ولا ترزق، وأنّها فقيرة، وأنها مملوكة، فلم يعذرهم اللَّهُ بذلك؛ بل كَفَرهم بطلبهم الشفاعة من غير اللَّه، وصرفهم العبادة؛ لأجل طلب الشَّفاعة.

فالحاصل: أنَّ دعاءهم لغير اللَّهِ واستغاثتهم بغير اللَّهِ، وصرف بعض العبادات لغير اللَّهِ، يجعل العبد مشركًا، وإنْ أقرَّ بأنَّ اللَّهَ هو الخالق الرَّازق المدبر ... الخ، وإنْ أقرَّ بأنَّ معبوداتهم لا تنفع، ولا تضر؛ ولكنه يريد شفاعتهم، أو يريد أنْ يقربوه، فهذا لا يُخلِّصُه من الشرك.

فالواجب عليه أنْ يحذر هذا الدين أي: دين المشركين بالتوبة النصوح والإقلاع عن الشرك، وتعليم من لم يفقه ذلك من إخوانه وعشيرته، وأهل بيته، ويكون عنده نشاط في تبليغ الدعوة، والحرص على تفهيمهم، وأنَّ قولهم: أنَّ الآلهة التي عبدوها تقربهم إلى اللَّهِ زلفى، وأنَّهم لا يقصدون أنَّها تنفع أو تضر؛ وإنَّما قصدوا شفاعتها وتقريبها، أنَّ هذا هو الشرك الأكبر؛ كونهم قصدوا تقريبها إلى اللَّهِ وشفاعتها عنده، فصرفوا لها العبادة، فهذا هو الشرك الأكبر.

#### % % %

## قال المؤلف تَظْلَلْهُ:

### القَاعِدَةُ الثَّالِثَةُ

«أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْهُ طَهَرَ فِي أُنَاسٍ مُتَفَرِّقِينَ فِي عِبَادَاتِهِمْ، مِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الْمَلائِكَةَ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الْأَنْبِيَاءَ وَالصَّالِحِينَ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الْأَنْبِيَاءَ وَالصَّالِحِينَ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الْأَشْجَارَ وَالْأَحْجَارَ، وَمَنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ، وَقَاتَلَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ، وَلَا تَكُونَ فِتَنَةُ وَلَمْ يُفَرِّقُ بَيْنَهُمْ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَقَائِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتَنَةُ وَلَهُ يَعْلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَهُ مَا مَنْ يَعْبُدُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُمْ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَكُونَ فِتَنَةً وَلَهُ وَعَالِمُ وَوَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَقَائِلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَهُ عَلَيْهُمْ وَلَا لَكُونَ فَاللَهُ عَلَيْهُ وَقَائِلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فَاللَهُ وَيَعْلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُمْ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُمُ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَالَا عَلَى اللَّهُمُ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَا مُنْ يَعْبُدُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ مَا مُنْ يَعْبُدُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ مَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَا لَا لِيلُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَنْ لَا تَكُونَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ مَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُلَالَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللَّهُ الللّهُ اللْعُلَالَةُ عَلَيْكُولَ

وَدَلِيلُ الشَّمْسِ وَالْقَمَرِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمِنْ ءَايْتِهِ ٱلْيَّلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلنَّهَمُ اللَّهَمُسُ وَٱلْفَمَرُ لَا تَسَجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُوا لِللَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [مُصَلَت: ٣٧].

وَدَلِيلُ الْمَلَائِكَةِ، قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَلَا يَأْمُرُكُمُ أَن تَنَّخِذُواْ الْلَكَتِهِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ أَرُبَابًا ﴾ [آل عِمرَان: ٨٠].

وَدَلِيلُ الْأَنْبِيَاءِ، قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ وَدُلِيلًا الْأَنْبِيَاءِ ، قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهَ يَعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ عَلَى اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللّهُ اللللللللللّ

وَدَلِيلُ الصَّالِحِينَ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ أُوْلَيَكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمُ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ، وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ وَالإسرَاء: ٥٧].

وَدَلِيلُ الْأَشْجَارِ وَالْأَحْجَارِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ ﴿ إِلَيْ اللَّهُ وَمُنَوْةَ ٱلثَّالِثَةَ ٱلْأَخْرَىٰ ﴾ [النَّجْم: ١٩-٢٠].

وَحَدِيثُ أَبِي وَاقِدِ اللَّيْثِيِّ وَ اللَّهُ اللَّيْ الْحَلَى النَّبِيِّ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ

#### القَاعِدَةُ الرابعةُ

تمت وصلَّى اللَّهُ على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم».

\*\*\*

## شرح سماحة الشيخ تَظْلَلْهُ:

هذه هي القاعدة الثالثة، وهي: أنَّ النَّبِيَّ ﷺ ظَهَرَ فِي أُنَاسٍ مُتَفَرِّقِينَ فِي عِبَادَاتِهِمْ، وذكر بعدها الرابعة: من القواعد الأربع التي من

<sup>(</sup>۱) حدثاء عهد بكفر: يعني: قريب عهدنا بالكفر والخروج منه، والدخول في الإسلام وأنه لن يتمكن الدين في قلوبهم، انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير مادة [حدث] باب الحاء مع الدال [ص١٩٢] طبعة دار ابن الجوزي بالرياض الطبعة الثالثة عام ١٤٢٥هـ

<sup>(</sup>٢) ينوطون: أي: يعلقون بها أسلحتهم، تبركا بها وتعظيما لها .

<sup>(</sup>٣) ذات أنواط: هي اسم لشجرة بعينها كانت للمشركين ينوطون بها سلاحهم. انظر: النهاية لابن الأَثيري باب النون مع الواو مادة: [نوط] [ص٩٤٦].

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في أبواب الفتن عن رسول الله على، باب ما جاء لتركبن سنن من كان قبلكم برقم (٢١٨/٥) وقال: حديث حسن صحيح، وأحمد في المسند (٢١٨/٥)، وابن حبان في صحيحة في كتاب التاريخ: برقم (٢٦٦٧)، وأبي واقد: اسمه: الحارث بن عوف.

عَقلها وفهمها جيدًا، عَقل دين المشركين، وعَقل دين المرسلين، وعرف الفرق بينهما، وهي قواعد مهمة وواضحة، أوضح فيها المؤلف كَلَهُ حقيقة الشرك، وحقيقة ما عليه المشركون، وأوضح فيها حقيقة ما دعا إليه النّبيّ عَلَيْهُ وما أرشد إليه، وما بعثه الله به.

فمن عَقلَ هذه القواعد الأربع، كما ينبغي عرف دين المشركين على بصيرة، وعرف دين الرسل على بصيرة.

وقد تقدَّمت القاعدة الأولى: في بيان أَنَّ المشركين مُقِرُّون بتوحيد الربوبية، وأنَّهم لا ينكرون أنَّ الله هو الخالق، الرَّازق، المدبر، المحى، المميت، الرزَّاق للعباد، يعرفون هذا؛ ولهذا أقرُّوا به

لما سئلوا: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَ ٱللَّهُ ﴾ [الزحرُف: ٨٧] كما تقددًم: ﴿ قُلُ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصُر وَمَن يُغَرِّجُ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَيِّرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلُ أَفَلا نَنَقُونَ ﴾ [يُونس: ٣١].

وبيَّن في القاعدة الثانية: أنَّهم يقولون: «ما دعوناهم وتوجَهنا إليهم الا لطلب القربة والشفاعة» ـ يعني: أنَّهم ـ ما توجهوا إليهم يعتقدون فيهم أنَّهم يخلقون ـ أو يرزقون ـ لا، يعرفون أنَّ الخلَّاق الرزَّاق هو الله؛ ولكن عبدوهم يرجوا شفاعتهم وقربهم، وتقريبهم إلى الله، يقول الله؛ على لسانهم: ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللهِ وَلَائِمَ: ١٦].

هذا هو شركهم، يقولون: دعوناهم وتوجّهنا إليهم ليقربونا إلى الله، ليشفعوا لنا عند الله، والله هو الرّزاق الخَالق سبحانه وتعالى.

وأمَّا شرك المشركين المتأخرين، فشركهم دائم: في الرخاء والشدة، ومع الأنبياء ومع غيرهم، وبعضهم أشرك في الربوبية، واعتقد أنَّ بعض المشايخ، وبعض الصالحين يتصرَّف في الكون، يتصرَّف في النَّاس، هذا من سخافة العقول وضلال العقول، فصاروا أَسْفَهَ من المشركين الأولين، وأقلُّ عقلًا وأعظم شركًا.

تقدُّم تفصيل الشُّفاعة، وأنَّ الشَّفاعة شفاعتان:

شفاعة مرضيَّة وهي: التي يأذن الله بها ويرضاها كشفاعة النَّبيِّ وهي الله بها ويرضاها كشفاعته النَّبيِّ وشفاعته في أهل الموقف حتى يقضي بينهم بإذنه سبحانه، وشفاعته في أهل التوحيد حتى يدخلوا الجنَّة بإذنه ورضاه سبحانه وتعالى (١).

وشفاعة باطلة وهي: الشَّفاعة التي يطلبها المشركون من غير الله يطلبونها من أتباعهم من الأنبياء، أو الصالحين، أو من الملائكة، أو من الجنِّ، أو من الأشجار، والأحجار، وهذه شفاعة باطلة، قال الله تعالى فيها: ﴿فَمَا نَنفَعُهُمْ شَفَعَةُ ٱلشَّنِعِينَ ﴿ المدَّثَرِ: ١٨] ويقول تعالى: ﴿مَا لِلطَّالِمِينَ مِنْ جَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ [غافر: ١٨] وهذه شفاعة باطلة؛ لأنَّهم طلبوها من غير الله، وتوسلوا إليها بالشرك، فصارت باطلة.

ثم ذكر في القاعدة الثالثة: أنَّ النبي عَلَيْ ظهرَ في أُناسِ شركهم متنوع، أقسام وأنواع: منهم من يعبد الأنبياء، ومنهم من يعبد الملائكة، ومنهم من يعبد الصالحين، ومنهم من يعبد الجنَّ، ومنهم من يعبد الأشجار والأحجار، ومنهم من يعبد الشمس والقمر، فقاتلهم يعبد الأشجار والأحجار،

<sup>(</sup>۱) جزء من حديث الشفاعة الطويل المشهور المتفق عليه عن أنس ره أخرجه البخاري في كتاب التوحيد، باب كلام الرب على يوم القيامة مع الأنبياء وغير هم برقم (۷۵۱۰)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب أدنى أهل الجنة منزلة فيها برقم (۱۹۳).

جميعًا عَيِّ وقاتلهم الصحابة ، ولم يفرِّقُوا بينهم، وذكر الآيات الدَّالة على ذلك، مثل قوله جلَّ وعلا: ﴿ وَلَا يَأْمُرُكُمُ أَن تَنَّخِذُواْ الْلَكَيِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَابًا أَيَأْمُرُكُمُ بِالْكُوْرُ بَعْدَ إِذْ أَنتُم مُّسلِمُونَ ﴾ [آل عِمرَان: ٨٠].

فجعل عبادة الملائكة والأنبياء كُفْرٌ، وذكرَ في قصة عيسى والنَّ صارى: ﴿مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلَا مَا أَمَرْتَنِي بِدِ اَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمُ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمُتُ فِيهِم فَلَمَّا تَوَقَيْتَنِي كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِم وَأَنتَ عَلَى كُلِّ عَلَيْهِم شَهِيدًا مَا دُمُتُ فِيهِم فَلَمَّا تَوَقَيْتَنِي كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِم وَأَنتَ عَلَى كُلِّ عَلَيْهِم شَهِيدًا مَا دُمُتُ فِيهِم فَلَمَّا تَوَقَيْتَنِي كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِم وَأَنتَ عَلَى كُلِّ عَلَيْهِم شَهِيدُ المَائِدة: ١١٧].

وذكر في الأشجار والأحجار والصالحين كذلك: ﴿أَفْرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَأَلْفُزَّى اللَّهَ وَالْمُؤَى اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

فمن خالف هذه الآيات، وما جاء في معناها، فقد أشرك سواء فعل ذلك مع الأنبياء، أو مع الصالحين، أو مع الملائكة، أو مع الجنِّ، أو مع النجوم، أو مع الشمس، أو مع القمر، أو غير ذلك؛

ولهذا أنزل الله فيهم جلَّ وعلا: ﴿وَقَائِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ ﴾ يعني: شرك ﴿وَيَكُونَ اللِّينُ كُلُهُ لِللَّهِ الانفال: ٣٩].

فالشرك: يطلق عليه فتنة، كما في قوله تعالى: ﴿ وَقَانِلُوهُمْ حَتَىٰ لَا يَتَكُونَ فِنْنَةُ ﴾ يعني: حتى لا يقع شرك باللّه، ويكون الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّه، والاختلاف يُسمَّى فتنة، والمعاصي تُسمَّى فتنة؛ ولكن هنا الفتنة الشرك بالله، كما قال جلَّ وعلا: ﴿ يَسَّعُلُونَكَ عَنِ الشَّهْ ِ الْتَحَامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلُ قِتَالُ فِيهِ كَبِيرُ ﴾ ثم قال: ﴿ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَكُفْرًا بِهِ وَ الْمَسْجِدِ الْعَرَامِ فِيهِ كَبِيرُ ﴾ ثم قال: ﴿ وَالْفِتْنَةُ أَكْبُرُ مِنَ الْفَتَلِ ﴾ وَإِخْرَامُ أَفْتَلُ ﴾ وَإِخْرَامُ مِن الْفَتَلُ ﴾ والبَقَرَة: ١٧١٧]، يعنى: الشرك.

فالفتنة: هي الشرك أكبر من القتل، كون الإنسان يقتل نفساً هذه جريمة عظيمة ومنكر عظيم؛ لكن كونه يشرك باللَّهِ أعظم من القتل، نسأل اللَّه العافية.

فدل ذلك على أنَّ الواجب على ولاة الأمور أنْ يقاتلوا عُبَّاد غير اللَّهِ مطلقًا كائنًا من كان هذا المعبود، إذا د،عوا إلى اللَّه وأرشدوا، ولم يقبلوا وجب قتالهم مع القدرة: ﴿ فَانَقُوا اللَّهَ مَا السَّطَعْمُ ﴿ النّعَابُن: ١٦] كما قال تعالى: وقتلوهم ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ ﴾ [البَقَرَة: ١٩٣] تعالى: وقتلوهم ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلَّهِ ﴾ [البَقَرَة: ١٩٣] ويقول جلّ وعلا: ﴿ انفِرُوا خِفَافًا وَثِقَالًا وَجَهِدُوا بِأَمُولِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ فَلَاثِ البَوبَة: ١٤] ويقول جلّ وعلا: ﴿ وَتُعَلِي اللهِ وَرَسُولِهِ وَلَلْكُمْ عَلَى جِكَرَةٍ نُنجِيكُمْ مِّنْ عَلَا البَوبَة المَا وَيَعُونَ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَسُولِهِ وَسُولِهِ وَلَلْكُمْ وَانَفُسِكُمْ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُو إِن كُنتُمْ فَعَلَونَ ﴾ [الطّف: ١٠-١١].

وممَّا يتعلق بعبادة الأحجار والأشجار حَدِيثُ أَبِي وَاقِدِ اللَّيْثِي وَاقِدِ اللَّيْثِي وَلَيْنِ اللَّيْقِ إِلَى حُنَيْنِ، وَكَانُوا حُدَثَاءُ عَهْدٍ بِالكُفْرِ

مَرُوا عَلَى أَنَاسٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ يَعْبُدُونَ سِدْرَةً وَيُعَظِمُونَهَا ويُعَلِقُونَ عَلَيْهَا السَّلَاحَ يَقُولُونَ: إَنَّهُ إِذَا عُلِّقَ عَلَيْهَا يَكُونُ أَمْضَى وَأَقْوَى، فَقَالَ السَّيْلَ الْمُسْلِمُونَ: اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَنْوَاطٍ، كَمَا لَهُمْ ذَاتَ أَنْوَاطٍ، فَقَالَ النَّبِيُّ الْمُسْلِمُونَ: اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَنْوَاطٍ، كَمَا لَهُمْ ذَاتَ أَنْوَاطٍ، فَقَالَ النَّبِيُّ الْمُسْلِمُونَ: «اللَّهُ أَكْبَرُ إِنَّهَا السُّنَنُ قُلْتُمْ! وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، كَمَا قَالَ بَنُو إِسْرِائِيلَ لِمُوسًى: ﴿ آجْعَل لَنَا إِلَهَا كَمَا لَهُمُ عَالِهَةً ﴾ [الأعراف: ١٣٨](١).

فجعل طلب إيجاد شجرة تُعبد، مثل قول بني إسرائيل اجعل لنا إلهًا، كما لهم آلهة، فإذا قال: نريد شجرةً نعبدها، أو حجرًا نعبده، أو قبرًا نعبده، نُعلق عليه السلاح، ندعوه نستغيث به ننذر له فهو مثل قول بني إسرائيل: ﴿أَجْعَل لَّنَا إِلَهًا كُمَا لَهُمُ ءَالِهَةً ﴾ وهذه قاعدة عظيمة مع القاعدتين السابقتين.

ثم أوضح في القاعدة الرابعة : أنَّ شرك الأولين أخفُّ من هؤلاء المتأخرين، فشركُ هؤلاء أعظمُ وأقبحُ، فالأولون شركُهم كان في الرخاءِ ويُخلصونَ في الشِّدَّةِ، أمَّا هؤلاء المشركون في غالب البلدان، شركهم دائمٌ - في الرخاء والشدة -، كَعُبَّاد البدوي، وعُبَّاد الحسين، وعُبَّاد الشيخ عبد القادر الجيلاني وغيرهم، شركهم دائمٌ في الرخاء والشدة.

فالواجب الحذر من شرك المشركين في الشدة والرخاء دقيقه وجليله.

وممَّا يدل على أنَّ المشركين يشركون في الرخاء دُونَ الشِدَّة، قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلُكِ ﴾ يعني: الباخرة في السفينة: ﴿ وَعَوُا ٱللَّهَ

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه فی صفحة (۱۹).

مُغُلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ المَعْنكبوت: ١٥] يعني: أخلصوا لِلَّه الدعاء يخافون أنْ يغرقوا في البحر، أو تنقلب السفينة وتغرق، فعند هذه يخلصون لِلَّه العبادة، فإذا نجَّاهم إلى البر وسَلِمُوا عادوا إلى الشرك نعوذ باللَّه، وفي الآية الأخرى يقول جلَّ وعلا: ﴿وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَا إِيَّاهُ فَلَمَّا نَجَدُ إِلَى ٱلْبَرِ أَعْرَضَتُم السَّارة: ١٧] وهكذا في الآية الأخرى: ﴿وَإِذَا عَشِيمُ مَّوْجُ كُالظُّلُلِ دَعُولُ ٱللَّه مُغُلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ القَمَان: ٢٣].

هكذا حال المشركين عند الشدائد، يخلصون لِلَّه العبادة، ويعلمون أنَّه المنجِي في الشدائد، وأنَّه لا إله غيره، وإذا جاء الرخاء وقعوا في الشرك مع آلهتهم وأصنامهم.

أمَّا هؤلاء المشركون في أوقتنا هذه، فشركهم دائم، لا بصيرة عندهم، يعبدون غير اللَّهِ في الرخاء والشدة، ولا تمييز عندهم لضعف العقول وغلبة الجهل، نسأل اللَّه العافية والسلامة، وفق الله الجميع.

وصلى اللَّه على نبينا محمد على آله وصحبه وسلم.

فهرس الموضوعات

#### فهرس الموضوعات

| صفحته | الموضوع                               |
|-------|---------------------------------------|
| ٣     | تقريظ الشيخ العلامة عبدالله بن جبرين  |
| ٥     | مقدمة اللجنة العلمية:                 |
| ٧     | مقدمة الشيخ عبدالعزيز بن باز كَلْشُ   |
| ٩     | مقدمة المؤلف محمد بن عبدالوهاب كلَّله |
| 17    | القاعدة الأولى:                       |
| ١٤    | القاعدة الثانية:                      |
| ١٨    | القاعدة الثالثة:                      |
| 19    | القاعدة الرابعة:                      |
| ۲۷    | فهرس الموضوعات:                       |